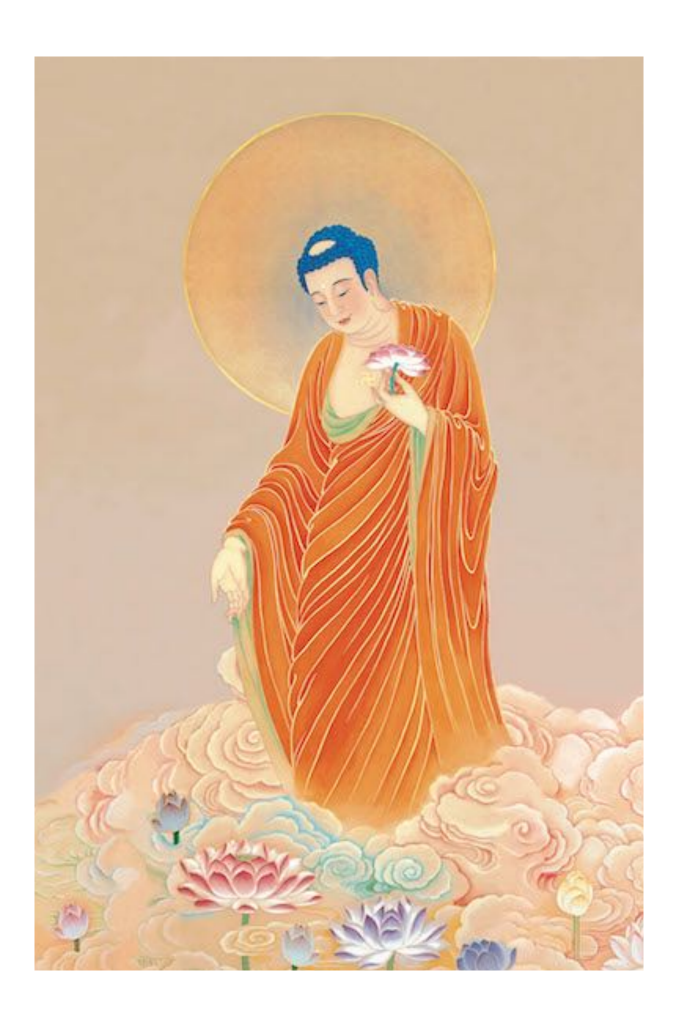


慧淨法師 著述

淨土系列 隨身書8





善導大師畫像

# 目錄

| 代 序一淨宗法師     | 5  |
|--------------|----|
| 淨土宗教章        | 6  |
| 淨土宗法脈字號      | 14 |
| 「淨土宗法脈字號」之意義 | 14 |
| 淨土宗宗徽之含義     | 16 |
| 附錄           | 22 |
| 一、「南無阿彌陀佛」略解 | 22 |
| 二、活生生的名號     | 24 |
| 三、慈母之心       | 27 |
| 四、薰染佛心       | 30 |
| 五、身在紅塵心在佛    | 31 |
| 六、念佛即生活      | 33 |
| 七、第十八願善導釋    | 34 |
| 八、往生極樂的條件    | 37 |
| 九、念佛功超定散諸善   | 43 |
| 十、五逆往生 爲顯念佛  | 47 |

## 代 序一淨宗法師

「教章」,為一宗教理的總綱,行人依奉的規範;其於法門之重要,如 同一國之憲法。

《淨土宗教章》,慧淨法師擬定,為淨土宗歷經一千幾百餘年發展,及 至現代的總結論、總宣言;總十八條,一宗要素,總攝無餘;法門綱格, 一目了然。

淨土宗為佛教最大的宗派,自其成立,以迄於今,以橫吞萬派之勢,總收總納諸宗諸法門,一致嚮往西方極樂,一句阿彌陀佛成為整個佛教的代表。種種因緣的歷史演進,一方面形成了「諸宗匯歸淨土」的格局,另一方面造成「淨土隱失自宗」的缺憾。諸宗皆倡淨土,然而諸宗都以他們本有的理論解釋淨土;人人求生西方,然而人人也都按他們自己理解的方法求生。淨土一宗的本來立場殊少明瞭,彌陀誓願所規定的往生行法遂遭曲解。佛力硬認自力,易行翻成難行,致使信心動搖,往生不定。

為此之故,慧淨法師十幾年來大力弘揚以淨土宗之大成者——善導大師 為代表的純正淨土宗理念,復總攝相承經釋之義理,加以系統歸納整理, 撰此簡明扼要之《淨土宗教章》,顯明法門綱基,指導行人心行,誠為修 學、瞭解淨土宗思想之最便捷導引。 附錄十則短文,為對《教章》相關內容之簡略解釋,前三則為釋「本尊 ——南無阿彌陀佛」,次三則為釋「念佛——念佛人的果效」,七、八則 釋「根源——第十八願」,最後二則分別從三經之法與五逆之機的角度突 顯念佛,釋成「本願稱名,凡夫入報」。

## 淨土宗教章

- 一、宗名——淨土宗(簡稱「淨宗」)
- 二、本尊——南無阿彌陀佛
- 三、根源——第十八願(總攝四十八願)

四、宗旨——四句偈語:

信受彌陀救度

專稱彌陀佛名

願生彌陀淨土

廣度十方眾生

五、特色——四句法語:

本願稱名,凡夫入報;

平生 業成,現生不退。

六、宗祖——善導大師(淨土宗之大成者)

七、相承——龍樹菩薩、天親菩薩、曇鸞大師、道綽大師、善導大師

八、經論——正依經典:

- (一)《佛說無量壽經》 二卷 曹魏 康僧鎧 譯
- (二)《佛說觀無量壽經》一卷 劉宋 畺良耶舍 譯
- (三)《佛說阿彌陀經》 一卷 姚秦 鳩摩羅什 譯

相承論釋:

- (一) 龍樹菩薩《易行品》一卷、《十二禮》一卷
- (二) 天親菩薩《往生論》一卷
- (三) 曇鸞大師《往生論註》二卷 《讚阿彌陀佛偈》一卷

- (四)道綽大師《安樂集》 二卷
- (五)善導大師《觀經疏》 四卷

《觀念法門》一卷

《法事讚》二卷

《往生禮讚》一卷

《般舟讚》 一卷

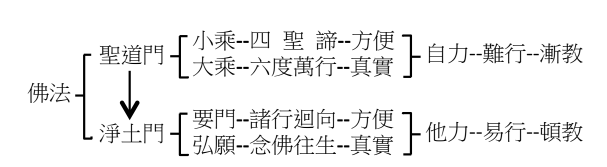
九、本典——淨土三經:《無量壽經》《觀無量壽經》《阿彌陀經》

十、宗典——善導大師《觀經疏》

十一、教判——淨土宗立「聖道」「淨土」二門,判釋一代佛教。

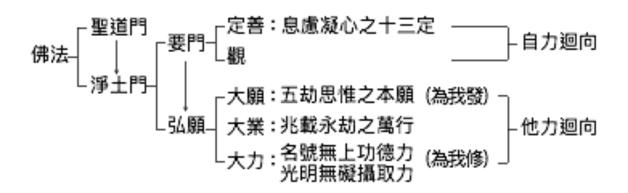
聖道門:於娑婆得道,自力斷惑出離生死之法門,凡夫難修難證;如陸 道步行,苦。

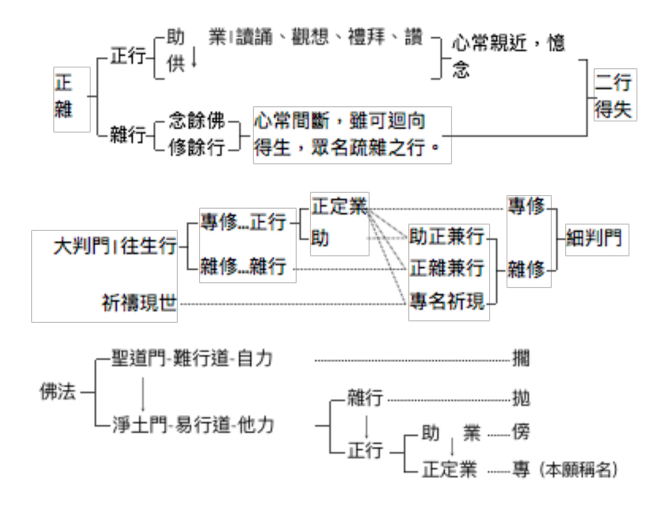
淨土門:於極樂得道,他力救度往生淨土之法門,凡夫易修易行;如水 道乘船,樂。 佛法 型道門---難行道--自力--聖者--修行(修諸行)--如陸道步行--苦--諸、久、墮--證果不定 淨土門--易行道--他力 --凡夫--信心(信念佛) -如水道乘船—樂-- 一、速、必 --往生決定



十二、行判——淨土門之中,宗祖有「要弘二門判」與「正雜二行判」, 如下表:

### 要弘二門判





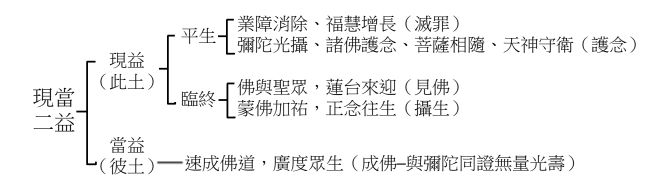
十三、攝機——上攝等覺菩薩,下攝逆謗闡提。

不論男女、老少,僧俗、善惡,平生、臨終,中陰身、三惡道,九法界中, 所有一切聖凡善惡,悉皆包含,無一遺漏。

無一人不能學,無一人不能行,無一人不能生。

三根普被,利鈍全收,萬人修萬人去。

### 十四、利益——現當二益:



十五、宗風一一一真諦(往生之道):

- (一)一向專稱——望佛本願,意在眾生,一向專稱,彌陀佛名。
- (二)三不疑雜——不懷疑,不間斷,不夾雜(不雜餘佛,不雜餘行)。
- (三)守愚無諍——專崇本宗,不譏他宗;法門高下,不相諍論;唯守 愚念佛。

### (四) 六不六化——

不尚體驗而平凡化,不好玄奇而平實化,

不求高深而平常化,不純學術而信仰化,

不涉艱澀而淺易化,不落繁瑣而普及化。

- (五)恪守傳承——著作講演,必依傳承,絕不妄自,越格發揮。 他宗他流,言論若異,敬而不依,堅持本流。
- (六)親近同門——親近同門,切磋法義;若非同門,不親不近,防退 失故。

十六、宗風二——俗諦(處世之道):

- (一)對彌陀恭敬信順,對他人恩慈體貼,對自己謙卑柔和。
- (二)敦倫盡分,閑邪存誠;奉公守法,為世良民。
- (三)自覺愚惡,過於他人;毫無資格,計較他人。不說是非,不聽是非,不傳是非,不較是非。不求人過,不舉人罪,不揭人私,不爭人我。不背因果,不蓄恨意,不懷虛假,不行諂曲。
- (四)六親眷屬,敬愛和睦;崇德興仁,務修禮讓。和顏愛語,下心含笑;慈念眾生,加厚於人。奉行謙敬,不起驕慢;常懷慚愧,仰謝佛恩。
- (五)給人安心,給人歡喜,給人希望,給人利益。 凡事真心,凡事愛心,凡事感恩,凡事恭敬。

凡事守大體、有分寸,凡事為對方設想, 凡事肯吃虧不計較。

(六)學佛大悲心——彌陀如何為我,我便如何為人。

十七、宗歌——(宗祖四十八字願成釋)

若我成佛,十方眾生,稱我名號,下至十聲,

若不生者,不取正覺;

彼佛今現,在世成佛,當知本誓,重願不虚,

眾生稱念,必得往生。

十八、宗徽——蓮花地球(請見《淨土宗宗徽之含義》)



## 淨土宗法脈字號

內號:

淨宗真傳 法藏心源 善導普弘 祖德永年

外號:

信佛本願 萬行齊圓 得生安樂 廣度大千

## 「淨土宗法脈字號」之意義

淨宗法師

善導大師有無確定淨土宗代代相傳之法脈字號,未見文獻。所知者,善導大師有高徒懷感大師,又有香積寺主懷惲大法師為善導大師親自剃度之弟子,那麼善導大師或許以「懷」字打頭,為弟子取名吧。

鑒於現今寺院剃度出家者,多是沿襲禪門演派字號,不僅與淨土宗門風 不對,其內容、意義更是天地懸殊。 慧淨法師,懷振興淨土之志,負普濟群生之命,為光顯彌陀誓願,續承 善導祖風,特別撰立「淨土宗法脈字號」內外各十六字:

內:淨宗真傳 法藏心源 善導普弘 祖德永年

外:信佛本願 萬行齊圓 得生安樂 廣度大干

意義簡明而圓滿,影響重大而深遠:

一、使淨土門在宗派組織形式上得以獨立,脫離千餘年來寄寓聖道門的 局面。

- 二、使淨土行人從此得以認祖歸宗,感念祖德,產生淨土宗的歸屬感。
- 三、使淨土宗宗派組織傳承得以代代相續,薪火永傳。

今天的念佛人,生在善導大師滅後一千三百餘年,能值此勝緣,成為祖師千年之玄孫,可以說具非常之福,蒙非常之恩。唯有勤心念佛,名實相符,以酬祖恩於萬一。

## 淨土宗宗徽之含義

淨土宗之宗旨,以「四句偈語」顯明如下:

信受彌陀救度

專稱彌陀佛名

願生彌陀淨土

**廣度十方眾生** 

此宗徽以「蓮花」及「地球」所構成,顯示「蓮花開滿地球」,即是念 佛法門,弘遍世界。

「地球」是五濁惡世,是三毒熾盛之眾生,流轉投生之世界;而此宗徽 之地球六條線,則是象徵六道之輪迴。

「蓮花」代表念佛人,此是佛所譬喻,《觀無量壽經》(簡稱《觀經》) 說:

若念佛者,當知此人,則是人中芬陀利華。

又說明念佛人之果益而言:

當坐道場,生諸佛家。

「芬陀利華」是千葉白蓮,世間罕有。五濁惡世、三毒熾盛之凡夫,若 能專稱彌陀佛名者,現世為人中妙好人,命終必生彌陀淨土,脫出六道輪 迴;當坐道場成佛,廣度十方眾生。故念佛眾生甚為殊勝稀有,釋尊以「芬 陀利華」譬喻之,善導大師亦讚歎「念佛人」謂之「妙好人、稀有人、最 勝人」。

### 另,《維摩經》意:

火中生蓮華,是可謂稀有; 在欲而念佛,稀有亦如是。

原文是「在欲而行禪」,而「念佛即是無上深妙禪」,故直言「在欲而 念佛」,顯示「不斷煩惱得涅槃分」。如曇鸞大師《往生論註》言:

有凡夫人,煩惱成就,亦得生彼淨土,三界繫業,畢竟不牽。 則是不斷煩惱得涅槃分,焉可思議!

此身雖在娑婆,已非娑婆久客;未生極樂,已是極樂嘉賓。可謂「火中 生蓮」。

十方眾生,不論是誰,只要念佛,彌陀淨土便現其蓮花,可謂「念佛生蓮」,故法照大師言:

此界一人念佛名,西方便有一蓮生; 但使一生常不退,此華還到此間迎。

「此界」即是娑婆世界、五濁惡世,亦即此地球。此地球之人,但能念佛,彌陀淨土即生蓮花,其人臨命終時,佛與聖眾,持此蓮花,前來迎接,往生彌陀淨土。

《維摩經》亦言:

高原陸地, 不生蓮華;

卑濕淤泥, 乃生此華。

此地球之眾生,大多是罪惡生死凡夫,業障深重,煩惱熾盛,猶如卑濕 淤泥,無有出離之緣,但只要信受彌陀救度,專稱彌陀佛名,願生彌陀淨 土,則淨土之蓮花,將開在卑濕淤泥之五濁惡世的念佛眾生之心中。

此「蓮花」亦是彌陀「正覺之花」,天親菩薩《往生論》言:

如來淨華眾,正覺華化生。

亦即往生彌陀淨土之清淨蓮花眾,都是彌陀正覺蓮花所化生之菩薩。

此花既是彌陀正覺之花,又是念佛所生之花,則阿彌陀佛與念佛眾生, 是機法一體,不相捨離。 故念佛人,步步踏著正覺蓮花,時時蒙受彌陀光照。

又,既是「念佛、淨土、蓮花」皆相同,則是「同一念佛無別道,同一 淨土無別土,同一蓮花無別花」。則念佛人同是淨土眷屬,猶如兄弟,同 秉父母(彌陀)氣血所生,可謂「本皆念佛人,本皆同根生」,理宜互相 友愛,情同手足。故《往生論註》言:

### 同一念佛無別道,遠通法界皆兄弟。

此「蓮花地球」之宗徽,亦是譬喻極樂世界,亦即蓮花世界,因為極樂 世界即是蓮花藏世界之故。

又,「蓮花地球」之宗徽,亦謂將蓮花遍播世界各地;亦即將此彌陀本願救度的念佛法門,弘揚遍及世界各個角落。願彌陀之名,聲超宇宙十方界;使念佛之人,遍及地球五大洲。令五濁惡世,充滿念佛人;轉五濁穢惡世界,為蓮花淨土世界。

### 古德言:

得生西方去, 蓮華朵朵開;

華開無數葉,葉葉見如來。

又言:

願將東土三千界, 遍種西方九品蓮。

《無量壽經》(簡稱《大經》)言:

我至成佛道,名聲超十方; 究竟有不聞,誓不成等覺。

### 《莊嚴經》言:

我若成正覺,立名無量壽, 眾生聞此號,俱來我剎中; 如佛金色身,妙相悉圓滿, 亦以大悲心,利益諸群品。

### 《大經》言:

其佛本願力,聞名欲往生, 皆悉到彼國,自致不退轉。

## 《往生論》言:

觀佛本願力,遇無空過者,

能令速滿足,功德大寶海。

## 附錄

## 一、「南無阿彌陀佛」略解

- 1.「南無阿彌陀佛」是梵語的音譯,由「南無」「阿彌陀」「佛」三語 連結而成。
- 2.「南無」是「歸命」「信受」的意思,亦即疑心消除,完全歸順信受 阿彌陀佛的救度。
- 3.「阿彌陀」是「無量」的意思;此佛有無限量的功德能力,而以無限量的壽命與無限量的光明作為代表,所以又名「無量壽佛」或「無量光佛」。
- 4.「佛」是「覺者」的意思;已自己覺悟,也能使他人覺悟的覺行圓滿之聖者。
- 5.「阿彌陀佛」的「壽命」無窮無盡,沒有限量,超越過去現在未來, 永恆存在,在「時間上」救度任何時代的眾生。

「阿彌陀佛」的「光明」無量無邊,沒有限量,照遍大宇宙中無窮無盡 的世界,在「空間上」救度任何地方的眾生。

- 6.「阿彌陀佛」是「西方極樂世界」的教主,他發願要救度每一位眾生。阿彌陀佛救度眾生的特色是:(一)主動而來——不必我們的請求拜託;(二)平等無差別——不分出家、在家、善人、惡人;(三)絕對無條件——任何人只要信受彌陀救度,專稱彌陀佛名,願生彌陀淨土,就已得到必定往生的身分。
- 7.「南無」是眾生歸命於阿彌陀佛的信願,「阿彌陀佛」是彌陀救度歸命眾生的力量。眾生歸命的信願不是眾生自己所發,而是阿彌陀佛救度的悲願徹入眾生的內心而成為歸命的信願,亦即眾生南無之心是阿彌陀佛的慈悲願力全體顯現。因此,信受願生的眾生(南無)與救度的佛(阿彌陀佛)是一體的,此謂之「機法一體」,故名「南無阿彌陀佛」。
- 8.疑心消除,絕對「信受救度」而「專稱佛名」「願生淨土」的人,他 的生命就與阿彌陀佛的生命永遠結合在一起,自然「與佛同在」。因此已 不再是六道輪迴的眾生,而是極樂世界的聖眾。擁有無上功德,蒙受諸佛 菩薩的護念,相隨,天神擁衛。現生能消災免難,增福延壽,魔與冤家不 能障礙;臨終不管在任何時間、地點,任何情況下死去,都必然「往生彌 陀淨土」而「廣度十方眾生」。

#### 9.《大經》言:

其佛本願力,聞名欲往生,皆悉到彼國,自致不退轉。

### 10.《莊嚴經》言:

我若成正覺,立名無量壽,眾生聞此號,俱來我剎中; 如佛金色身,妙相悉圓滿,亦以大悲心,利益諸群品。

### 11.善導大師言:

南無者即是歸命,亦是發願迴向之義; 阿彌陀佛者,即是其行。以斯義故,必得往生。

### 12.善導大師言:

望佛本願,意在眾生,一向專稱,彌陀佛名。

## 二、活生生的名號

「南無阿彌陀佛」名號是萬德之所歸、萬德之結晶,所以被譽為「萬德 洪名」,也就是阿彌陀佛之三明六通、內證外用等功德通通包含在這句名 號裏面。 「南無阿彌陀佛」之名號,有阿彌陀佛的心,有阿彌陀佛的眼,有阿彌陀佛的耳,有阿彌陀佛的見、聞、覺、知。十方世界不論任何眾生,不論何時、何地、何緣之下稱念「南無阿彌陀佛」,阿彌陀佛當下都看到了,都聽到了,都知道了!

「南無阿彌陀佛」之名號,是阿彌陀佛的身體,充滿阿彌陀佛的慈悲, 充滿阿彌陀佛的智慧,充滿阿彌陀佛的光明,充滿阿彌陀佛的願心、神通、 力量。

「南無阿彌陀佛」之名號,是阿彌陀佛的生命,充滿阿彌陀佛的精髓, 流著阿彌陀佛的血液。

故「南無阿彌陀佛」之名號,不只是符號或聲音,而是活生生的、活靈靈的。

「南無阿彌陀佛」之名號,是阿彌陀佛的結晶,是阿彌陀佛的能量(我們念佛,一句一句都在吸取阿彌陀佛生命的能量水,都在喝阿彌陀佛生命的精力湯,猶如嬰兒吸吮母愛的乳汁),能夠使念佛眾生現生業消慧朗、障盡福崇、趨吉避凶、消災延壽,臨終阿彌陀佛與諸聖眾親來迎接,往生淨土,成佛度生。

我們對六字洪名的內涵,至少要能夠這樣理解,就會對這句「南無阿彌陀佛」倍感親切,就會很想念佛。

與人相處,如果是自己的親人或疼愛自己的人,相處起來就自然親切; 如果跟不熟識或不喜歡的人相處,就會深覺痛苦。

這句彌陀名號,是彌陀的生命,是彌陀的身體,有彌陀的慈悲智慧,有彌陀的神通願力,有彌陀的心肝、眼睛、耳朵,有彌陀的見、聞、覺、知。這樣,我們聲聲句句所念的,都在跟阿彌陀佛感應道交,都在讓我們消除業障、增長福慧。

我們以這樣的理解、體會,來稱念這句彌陀名號,就會很親切,很感恩,很歡喜,而不會覺得枯燥無味,甚至無可奈何。何況這句彌陀名號是阿彌陀佛「若不生者,不取正覺」的誓願所成就的,所以,這句名號不只是彌陀的生命,也是我們的生命,是「機法一體」的六字洪名。

摘自《第十八願講話》496至498頁

## 三、慈母之心

《觀經》說:

光明遍照十方世界,

念佛眾生攝取不捨。

念佛人,都在阿彌陀佛的身心之內,都在阿彌陀佛的懷抱之中。

彌陀功德充滿身心,

彌陀光明環繞四周。

彌陀在我身心內,我在彌陀光明中;

佛入我心我入佛,我與彌陀一體融。

念佛人永遠念念不捨彌陀名號,

彌陀光明永遠攝取不捨念佛人;

彌陀的功德納入我心,

彌陀的光明攝護我身。

我入佛心,佛入我心;

如火燒木,一體不離。

我與彌陀共起臥,

彌陀與我常相隨;

機法一體,生佛不離。

念佛人在阿彌陀佛的保護當中,就像嬰兒受到慈母的照顧。嬰兒出生不久,還不會坐、不會站,除了把他放在搖籃,就是抱在懷裡,母親是這樣養育他、照顧他。即使嬰兒爬在地上遊戲,母親的視線也時刻不離地觀照著,深怕有任何閃失:這就是慈母之心。

同樣的,念佛人等同是彌陀的嬰兒,阿彌陀佛的佛身充滿整個大宇宙的 光明,永遠不捨離我們。阿彌陀佛永遠看著我們,照顧著我們,時間一到, 就迎接我們到極樂世界。

善導大師在「二河白道喻」中說:

汝一心正念直來,我能護汝,眾不畏墮於水火之難。

「一心」即是「專心」,「正念直來」即是「念念不捨」;「我能護汝」,即是「攝取不捨」,使我們念佛人不會墮落水火的地獄,一直到臨終接引往生極樂。既無水火之難,也無其他世間種種之難,凡事都能夠逢凶化吉,遇難呈祥。

善導大師在《往生禮讚》也說:

彼佛光明無量,照十方國,無所障礙; 唯觀念佛眾生攝取不捨,故名阿彌陀。

所以,阿彌陀佛的存在,就是為了引導十方眾生來念佛。眾生一旦成為 念佛人,阿彌陀佛就永遠「攝取不捨」。

「攝」即是攝護,亦即平生保護,

「取」即是迎接,亦即臨終來迎。

「不捨」即是相續不斷地保護,不論白天夜晚,不論動靜閒忙,不論淨 穢善惡,不論現在臨終,都相續不斷地、不厭煩不捨棄地攝取。

所以說,阿彌陀佛看著我,護著我,迎接我。

摘自《本願稱名 凡夫入報》

## 四、薰染佛心

念佛人身心性命完全歸付於彌陀。

也就是說,人是非常卑微、渺小,非常無能、無力的,人生在世可以說 非常的悲苦,所以他歸命「南無阿彌陀佛」。

所謂「南無」,就是歸命的意思,「南無阿彌陀佛」就是歸命阿彌陀佛的意思。把我們卑微、渺小、無能無力的生命,污穢、罪惡的生命,無常、輪迴的生命,歸投依靠無緣大慈、同體大悲的阿彌陀佛,歸投依靠清淨無染、涅槃寂靜的阿彌陀佛,歸投依靠永恆常住、無量壽命的阿彌陀佛。

這個時候,可以說阿彌陀佛就是他的主人,一切苦樂禍福的背後,有阿彌陀佛在承擔、在主宰。所以凡事不論順逆,他都會想到背後所主宰、依靠的阿彌陀佛,就不會那麼憂悲苦惱,患得患失。

再者,一個念佛人心中,總是充滿類似阿彌陀佛的愛心和包容。因為阿彌陀佛愛我們,會觸動我們去愛別人;阿彌陀佛包容我們,觸動我們的心,也會去包容別人。念佛人薰染阿彌陀佛的佛心,會流露這樣的氣息,他的貪瞋癡慢疑較淡薄,也比較不會有一般凡夫不平、不滿、氣忿、計較的心態。

當然,我們都還是貪瞋癡的凡夫,都還有很強烈的煩惱習氣,可是對一個念佛人來講,他反觀自省的敏銳度會比較高、比較快,當習氣展現、脾氣發起來的時候,很快就會察覺。

所以歸命阿彌陀佛的人,是活在阿彌陀佛的佛心當中,是薰習著阿彌陀佛的佛心在過日子。

### 《觀無量壽經》說:

佛心者,大慈悲是,以無緣慈攝諸眾生。

佛就是慈悲,我們念佛人,念念都薰染阿彌陀佛的慈悲佛心在過日子, 自然會受阿彌陀佛的薰陶,而有這種心性的轉變。

> 摘自〈輔仁大學宗教系所師生參訪慧淨法師 記〉 二〇〇七·三·十六

## 五、身在紅塵心在佛

念佛之人,身在紅塵;其心魂魄,常在名號。

「念佛之人,身在紅塵」,我們念佛人雖然同樣在這世間士農工商過生活,但心境跟世俗人不同。

世俗人心心念念都是紅塵,都在追逐五欲,我們不是。我們心心念念都在「南無阿彌陀佛」裏。

工作的時候,南無阿彌陀佛、南無阿彌陀佛……,行住坐臥,時處諸緣, 也是南無阿彌陀佛、南無阿彌陀佛……,可以說我們整個心、神,都繫念 在這句「南無阿彌陀佛」裏。

我們空閒的時間,或者來佛堂與大眾一起共修念佛,或者一人在家裏靜 靜地專一念佛。工作的時候,心也在佛號裏面,不會一邊工作,一邊雜言 戲論,閒話是非。

念佛人在一起,沒有其他的語言,都是南無阿彌陀佛、南無阿彌陀佛這 句萬德洪名。因為知道世間一切都是虛假,都是戲論,都是造罪造業,到 頭來一切都將成空,所謂「萬般帶不去,唯有業隨身」。唯有這句「南無 阿彌陀佛」是真實,是真理,有絕對的功德,而且與我同在。

念念之中,都在消除我們八十億劫生死的業障;念念之中,都在增長我們八十億劫福慧的功德;念念之中,阿彌陀佛的光明都在照耀我們;念念之中,阿彌陀佛都在頂上保護我們,十方諸佛護念我們,觀音勢至擁護我們,天神地祇也都在護持我們。

因為我們知道這個道理,所以全部精神都繫念在這句佛號。不管何時何 地,做任何事,都是南無阿彌陀佛、南無阿彌陀佛。我們全心依靠阿彌陀 佛,跟阿彌陀佛結合在一起,非常親密,沒有須臾離開、放捨。

所以,念佛人就是「念念不捨」,不管何時何地何緣,都念念不捨阿彌 陀佛;而阿彌陀佛就是「攝取不捨」,無論何時何地何緣,都攝取不捨念 佛人。

我們的魂魄、心神都跟阿彌陀佛結合在一起,心心念念都在想阿彌陀佛, 念阿彌陀佛。這就是「念佛之人,身在紅塵;其心魂魄,常在名號」的涵 義。

摘自閩南語開示第七課 二〇〇六・十一・廿五

## 六、念佛即生活

既是歸命彌陀,則眾生生命與彌陀生命,已是機法一體,生佛不離,如同《阿彌陀經》所言「共命之鳥」。是故,宜將念佛落實在日常生活之中,以念佛為自己真正性命,為念佛而生活;亦即「念佛即生活,生活即念佛;念佛生活化,生活念佛化」。因此,凡「你好、再見、謝謝、對不起」等皆以一句「阿彌陀佛」之佛號代替;電話來時,拿起聽筒亦是念「阿彌陀佛」,結束講話,亦是「阿彌陀佛」,然後放下聽筒。即平時遇有「讚歎、

感嘆、驚嚇」時,當下亦是「阿彌陀佛」脫口而出,代替「好啊!可惜啊! 唉喲!」所謂「習久成性」,則平時偶失念佛,遇境逢緣,亦能憶起。如此,則如宗祖所言「念念不捨」矣!

又,同修亦宜以彼此之法號相稱,法名是歸依三寶、能離三塗的憑證, 我們的法名第一字是「淨」,淨土是彌陀的故鄉,也是蓮友的故鄉;淨土 是彌陀諸佛所居處,也是念佛人「生諸佛家,當坐道場」(《觀經》語) 之處;凡是念佛人,都是淨土眷屬,都是「如來淨華眾」(《往生論》 語)。有此等意義,故同修宜以法號相稱。

又,「打招呼是心跟心的橋樑」,碰面時「和顏愛語,先意承問」(《大經》語)的打一聲「阿彌陀佛」的招呼吧!「阿彌陀佛」是我們的金字招牌,有此招牌,出入蒙福,無不吉祥,無不燦爛,所到之處,皆帶來喜樂與平安。

摘自《慧淨法師講演集二》

## 七、第十八願善導釋

淨宗根源之第十八願(本願),彌陀示現的善導大師有很簡明扼要的解釋(稱為「本願取意文」),此解釋是對阿彌陀佛第十八願的原則、標準

的解釋。凡淨土行人,應依此釋信解之,實踐之。茲列本願文及三段取意 文於下。

### 第十八願之文:

設我得佛,十方眾生,至心信樂,欲生我國,

万至十念;若不生者,不取正覺。

唯除五逆,誹謗正法。

善導大師《觀經疏・玄義分》「本願取意文」(善全51頁):

若我得佛,十方眾生,稱我名號,願生我國,

下至十念;若不生者,不取正覺。

善導大師《觀念法門》「本願取意文」(善全354頁):

若我成佛,十方眾生,願生我國,稱我名字,

下至十聲,乘我願力;若不生者,不取正覺。

善導大師《往生禮讚》「本願取意文」(善全539頁):

若我成佛,十方眾生,稱我名號,下至十聲,

若不生者,不取正覺;

彼佛今現,在世成佛,當知本誓,重願不虚, 眾生稱念,必得往生。

第十八願與《玄義分》《觀念法門》《往生禮讚》「取意文」對照表:

第十八願《玄義分》《觀念法門》《往生禮讚》

設我得佛—若我得佛—若我成佛—若我成佛— 十方眾生—十方眾生—十方眾生
至心信樂—稱我名號
欲生我國—願生我國
稱我名字
稱我名號
不至十聲
乃至十念—下至十念
乘我願力
下至十聲

若不生者—若不生者—若不生者—若不生者 不取正覺—不取正覺—不取正覺—不取正覺

故知:願生彌陀淨土,專稱彌陀佛名,即是乘佛願力,必生彌陀淨土。

是故,淨土宗「宗旨」即是「一向專稱彌陀佛名」,當信而行之。

法然上人云(法全618頁):

若我成佛,十方眾生,稱我名號,下至十聲, 若不生者,不取正覺; 彼佛今現,在世成佛,當知本誓,重願不虚,

眾生稱念,必得往生。

此文應常稱於口,浮於心,寓於目。

阿彌陀佛成就本願,莊嚴極樂世界:

以佛眼十方遍覽,有否念我名號之人;

以佛耳書夜傾聽,有否稱我名號之人。

是故,一稱一念之人,阿彌陀佛無有不知;

攝取光明,不捨其身,臨終來迎,無有空過。

此文者:四十八願之眼也,肝也,神也。

结為四十八字者,此之故也。

# 八、往生極樂的條件

彌陀淨土再怎麼「極樂」「安樂」,如果不能令我們往生,等於畫餅充 饑,臺無意義。

往生極樂的條件,依據第十八願所言:

設我得佛,十方眾生,至心、信樂、欲生我國、乃至十念;若不生者, 不取正覺。唯除五逆,誹謗正法。 此三十六字之中,「至心」「信樂」「欲生」「念佛」是往生極樂淨土的要素、條件,具備這四項條件,就能夠往生。

然而這四項條件,有學者解釋得很繁瑣、很駁雜,反而令人不易明白, 而不得要領。其實它的道理很簡單,很容易明白。亦即只要真正(至心) 地「信受彌陀救度」(信樂),真正地「願生彌陀淨土」(欲生),真正 地「專稱彌陀佛名」(念佛)。如此而已,既簡單明瞭,又易解易行。

前提是信,極樂淨土既然那麼美好,誰不嚮往,誰不「欲生」?除非不信之人。「至心」的「信」,自然就有「樂」,並且至心「欲生」,此後只要專一「念佛」便可。即是「信、願、行」,而最後歸結在「行」,如善尊大師說「一向專稱彌陀佛名」,又說「眾生稱念,必得往生」。

淺而言之,「至心信樂」是真正相信,而生歡喜。「欲生我國」是願生 彌陀淨土,一旦往生,必至滅度,證入涅槃,這麼殊勝美好的淨土,令人 喜樂願生。「乃至十念」是只要念佛,不夾餘法,簡單容易,故念佛往生 的淨土法門,被讚為「易行道」。

有信就有樂,有樂就有欲生,有欲生就有念佛,有念佛就有往生;出發 點在於信。 只要「信樂」「欲生」「念佛」,必定往生;彌陀大悲,一點都不為難 任何眾生。往生彌陀淨土的條件,就是這麼簡單,這麼容易,有條件等於 沒條件;美好的極樂世界,白白地送給任何眾生,可說彌陀的救度是「主 動、平等、無條件」。

往生極樂的條件,再約而言之,只有二項,一是「欲生」,願生極樂; 二是「念佛」,上盡一形,下至臨終之十聲、五聲、一聲、一念,亦得往 生。

「欲生」與「念佛」的前提在信,信受彌陀救度,信受極樂殊勝,信受 念佛必生。既然信受而「欲生」,則「念佛」根本不是問題,只要開口念 佛,有誰不能?若是啞巴,或是病人,也可心中念佛。念佛不是問題,則 往生也就不是問題;既然不是問題,即是簡單、容易、淺顯,不繁瑣、不 困難、不深奧,不論何人都能做到,都能達成,都能無礙往生。

至於犯「五逆誹謗正法」者,除非至死不悔,才會不能往生。因為使逆者不逆,謗者不謗,正是佛教的精神所在,也是彌陀大慈大悲的目的。如《觀經》下品下生之五逆罪人,臨終至心念佛,當下眾罪消滅,往生極樂淨土。可見犯五逆罪,只要至心悔改而念佛,依然往生彌陀淨土。而誹謗正法者,也是如此。諸經中釋尊降伏外道的事蹟,比比皆是,外道多有謗法者,然皈依佛陀,依教奉行,亦能入聖得果。何況五逆即含謗法,若不

謗法,何來「出佛身血、破和合僧」?故五逆謗法,除非至死不悔,否則 迴心皆往,不會因為一經犯逆犯謗,就永被捨棄,不蒙救度。故《莊嚴經》 言「常運慈心拔有情,度盡阿鼻苦眾生」,善導大師《法事讚》言「以佛 願力:五逆十惡,罪滅得生;謗法闡提,迴心皆往」。

第十八願成就文說:「願生彼國,即得往生,住不退轉。」「往生」多麼容易,「住不退轉」多麼容易。「容易」是淨土門之所以稱為易行道的真義所在,這是彌陀威神功德的最高表現,致使十方諸佛皆共讚歎。如《大經》下卷言:

十方恆沙,諸佛如來,皆共讚歎,無量壽佛,

威神功德,不可思議。

無量壽佛,威神無極;十方世界,無量無邊,

不可思議,諸佛如來,莫不稱歎。

「威神功德」即是彌陀救度眾生的力量,力量廣大,致使十方世界任何 眾生往生容易,證果容易。如此容易,諸佛怎能不讚歎、不勸往?然而眾 生仍然不信,可見罪業之深,業障之重。

有學者弘揚淨土法門,往往將易行道與難行道混為一談,把往生的條件 講得很高、很難,使念佛人望洋興嘆,半途而退;不免上違彌陀發願的本 懷,下誤眾生得救的機緣。其實,能使無力之人往生、絕望之人獲救,如 下品下生的根機,只靠念佛,亦能遠離輪轉之鄉,還歸涅槃之界,才是彌陀佛為眾發願的本懷,也是易行道真正精神之所在。

第十一願說:

設我得佛,國中天人,不住定聚,必至滅度者,不取正覺。

第三十九願說:

設我得佛,國中天人,所受快樂,**不如**漏盡比丘者,不取正覺。

第十一願保證滅度,「滅度」是入涅槃,則生死之苦消滅,而進入絕對 安樂自在的境界,等於是成佛。

第三十九願保證滅度之前身心快樂,無憂無苦,毫無煩惱(漏盡)。

極樂聖眾有這兩項保證,這兩項保證就夠了,足夠滿足我們所能想像的最高希望。

四十八願中,對我們來說,最重要的是第十一願與第十八願。

第十一願保證,一旦往生極樂,全部都能成佛。

第十八願保證,十方世界任何眾生,只要願生稱名,必定往生。

第十八願念佛往生極樂淨土,都是化生。《大經》下卷說明「胎生」「化生」。

胎生是:「以疑惑心,修諸功德,願生彼國。」

化生是:「明信佛智,乃至勝智,作諸功德,信心迴向。」

第十八願念佛往生是:「至心信樂,欲生我國,乃至十念。」「至心信樂」當然沒有「疑惑心」,也就是「明信佛智」,「佛智」即是阿彌陀佛救度十方眾生的力量,任何眾生,只要念佛,必定往生,正是彌陀「威神功德,不可思議」之所在。「乃至十念」之念佛就是「作諸功德」,因念佛是無上功德故,而「信樂欲生」就是「信心迴向」。故相信念佛必得往生,而念佛往生,都是化生而非胎生。

極樂世界的眾生,其身心相狀如何?以下三段經文,略可說明:

《大經》「依正涅槃」之文:

彼佛國土,清淨安穩,微妙快樂,次於無為泥洹之道。

其諸聲聞、菩薩、天人:智慧高明,神通洞達,咸同一類,形

無異狀;但因順餘方,故有天人之名。

顏貌端正,超世稀有,容色微妙,非天非人;皆受自然虚無之身、無極之體。

《無量壽如來會》「無差別相」之文:

極樂國土,所有眾生,無差別相;順餘方俗,有天人名。

《大阿彌陀經》「同證涅槃」之文:

八方上下,無央數佛國,諸天人民,及蜎飛蠕動之類,諸生阿彌陀佛國者,皆於七寶水池,蓮華中化生,便自然長大。亦無乳養之者,皆食自然之飲食。

其身體亦非世間人之身體,亦非天上人之身體;皆積眾善之德, 悉受自然虛無之身、無極之體,甚姝好無比。

## 九、念佛功超定散諸善

【大經三輩 歸於念佛】

《大經》「三輩」之意,在說三機一法,亦即三機歸入一法。上輩、中輩、下輩之根性不同,若欲往生,皆需「一向專念無量壽佛」之念佛一法,而得往生。善導大師於《觀念法門》(善全354頁)解釋「三輩文」而言,

「佛說一切眾生根性不同,有上中下。隨其根性,佛皆勸專念無量壽佛 名」。

可知,說三輩不在三輩本身,說三輩亦只為強調第十八願之念佛得往生, 非強調三輩之諸行得往生。所謂「一向」,顯示不兼餘行,上輩雖先說餘 行,後云「一向專念」,亦可知乃為引導餘行歸於「一向專念」;三輩之 業,各有不同,然皆通言「一向專念」,亦顯示三輩「只要念佛」,故言 「一向專念」;否則,「一向」「專念」之言,如何解釋?

是故,《大經》「付囑文」不付囑三輩之諸善,而唯付囑念佛之一行, 並讚此一行是「大利無上功德」。念佛既具大利無上功德,則此尚有何不 足,而須待他求?

又,《大經》「胎化段」言:「明信佛智(信念佛得往生,即是「明信佛智」),作諸功德,信心迴向(信念佛必生彌陀淨土而念佛之意。念佛能得大利無上功德,即是「作諸功德」之意),此諸眾生,於七寶華中,自然化生。」

又言:「於此諸智(佛智等),疑惑不信(不信念佛必得往生);然猶信罪福,修習善本,願生其國(以修諸功德,迴向願生)。此諸眾生,生彼宮殿,壽五百歲。」

由「胎化段」之文,可知念佛化生,諸行胎生。

#### 【觀經三行 為歸念佛】

《觀經》具說「定善」「散善」「念佛」之三行,普逗眾機,至經末則獨標念佛之一行,喻芬陀利華,而言「若念佛者,當知此人,則是人中芬陀利華」,並擱置定散二行,唯囑「念佛」之一行,而言「佛告阿難:汝好持是語,持是語者,即是持無量壽佛名」,唯囑「持無量壽佛名」,不囑「觀無量壽佛像」。

善導大師釋此而言,「上來雖說,定散兩門之益;望佛本願,意在眾生, 一向專稱,彌陀佛名」。

可知,雖說「定散」二善,真意不在定散二善本身。說定散二善乃為引 導定散二善歸「本願稱名」之念佛一行。

亦知:本願稱名念佛,超勝定散二善,本願稱名念佛之果,亦超勝定散 二善、三輩九品之果。本願稱名念佛,生於報土,報土無有品位階級。

又,法然上人《選擇集》(法全97頁)言:「隨他之前,雖暫開定散門, 隨自之後,還閉定散門;一開以後永不閉者,唯是念佛一門。彌陀本願, 釋尊付囑,意在此矣!行者應知。」

#### 【小經一行 唯說念佛】

《阿彌陀經》(簡稱《小經》)唯言「執持名號」之稱名念佛一行,以 顯示唯有念佛是多善根多福德;說此念佛之外,不說諸行。

又,十方諸佛,亦共同證明,共同讚歎,共同護念,以啟眾生念佛之信 心。

淨土三經之中,《小經》以唯說念佛、不說餘行之故,被指為淨土三經 之「結經」(結論之經)。

#### 【大觀兩經 雖說諸行 意在念佛】

問:《大》《觀》兩經,何故兼說諸行,不單說念佛一行?

答:《大經》三輩之意,乃為引導諸行歸於念佛而說諸行,如《選擇集》 第四所明。《觀經》說定散,乃為顯示念佛超過餘善,若無定散,何顯念 佛獨秀;並以之引導定散諸行歸於「本願稱名」之念佛一行。又下品下生 之五逆重罪,餘行不堪,唯有念佛之力,堪能滅此重罪,故為極惡最下之 人,說此極善最上之法,非謂念佛生於下品。前已顯明念佛之果,超勝定 散九品之果。 可知,《大》《觀》兩經之三輩九品,兼說餘善諸行,乃為顯明念佛功 超餘善諸行,以引導餘善諸行歸於念佛一行。故《大經》獨明念佛是無上 功德,並以之付囑彌勒菩薩。《觀經》獨標念佛是芬陀利華,並以之付囑 阿難尊者。《小經》獨舉執持名號是多善根福德,而由十方諸佛證誠、流 通。

#### 【三經目的 唯在念佛 餘行非比】

是故善導大師《觀經疏》(善全205頁)言:「自餘眾行,雖名是善; 若比念佛者,全非比較也。是故諸經中,處處廣讚念佛功能。如《無量壽經》四十八願中,唯明專念彌陀名號得生。又如《彌陀經》中,一日七日專念彌陀名號得生。又此《經》定散文中,唯標專念名號得生。」

## 十、五逆往生 爲顯念佛

#### 【稱名功能 超絕無比】

五逆之罪,罪中之最,若造,必墮阿鼻地獄,受苦無窮。然而臨命終時,依善知識之教,迴心念佛,諸罪消滅,得生極樂,不但免墮地獄,且橫超三界,住不退轉,入補處位,如《觀經》下品下生所言。此乃為顯示稱名功能超絕無比。

# 【往生論註 三在釋】

何以五逆重罪,念佛十聲,直生極樂?其救度之原理何在?

曇鸞大師《往生論註》上卷末〈八番問答〉「三在釋」言,「在心、在緣、在決定」,以此三義,解釋十念念佛功能超絕,顯明愚惡凡夫得生之理。

#### 【極惡之人 極善之法】

法然上人承此義理,於《選擇集》第十一章(法全81頁)言:「逆罪餘行所不堪,唯有念佛之力,堪能滅於重罪。故為極惡最下之人,而說極善最上之法。」

# 【機法利鈍 難易勝劣】

若論「機」與「法」,各有四句分別。

## 就機而言:

- 一、利根無逆罪,如阿難等。
- 二、鈍根無逆罪,如般陀等。

三、利根有逆罪,如阿闍等。

四、鈍根有逆罪,如下品等。

#### 就法而言:

- 一、勝而非易,如華天禪密。
- 二、易而非勝,如淨土要門。
- 三、非勝非易,如小乘阿含。

四、亦勝亦易,如弘願念佛。

## 【念佛普救 殊勝容易】

今所言下品五逆,「機」是鈍根造逆,「法」是亦勝亦易。

唯此法度此機,此機若無此法,度脫無期。

唯此機修此法,此法不救此機,即非勝易。

餘行難救下劣根機,餘行之力劣於念佛故;

念佛普救上中下機,念佛之力勝於餘行故。

#### 【下品本意 念佛橫超】

顯示:下品下生本意,乃對極惡最下之機,顯示極善最上之法。

可知:餘行功德,難滅重罪;念佛一行,能滅重罪。

故言:念佛乃是「極善最上」之法,如《大經》言「大利無上功德」。

亦知:念佛之行,遠超上品上生之行;念佛功德,遠勝上品上生功德。

是故:念佛往生極樂,遠超上品上生,遠超九品,非九品所攝。

即是:諸行往生極樂有品位,念佛往生極樂超品位。

## 【雖說定散 意在專稱】

因此,宗祖善導大師楷定古今而言:

雖說定散兩門之益;

望佛本願,意在眾生「一向專稱彌陀佛名」。

# 中華淨土宗協會淨土宗文教基金會

11059台北市信義路五段150巷22弄41號

電話:02-2758-0689

傳真: 02-8780-7050

E-mail: amt@plb.tw

淨土宗網站: http://www.plb.tw